## 东亚道教文献的流传与衍变——基于《玉枢宝经》插图本的探究

摘 要:《玉枢宝经》是神霄派的重要道经文献,自 14 世纪起逐渐有插图本流行,现存插图本能够按照刊刻地点分为中国版本与朝鲜版本。通过对文献、图像的梳理、探究,可以发现,徐道龄在 1333 年刊刻的"集注本"被道教内部及当时的统治者认定为正统,并形成"至顺模式"这一相对稳定的配图模式。17 世纪出现了并未遵循至顺模式的配图刻本,原因在于特殊的刊刻语境。至顺模式刻本在 16 世纪中期传入朝鲜,朝鲜编者根据成本、喜好等缘由对相关图像进行重绘,衍变出图像删略与图像改动这两种颇具特色的改绘方式。

关键词: 道经文献 《玉枢宝经》 中外交流

道教美术

刘晋

《九天应元雷声普化天尊玉枢宝经》简称为《玉枢宝经》,是北宋末年兴起的神霄道派雷法传统经典之一,通常被用于科仪活动。经文内容为雷部尊神雷声普化天尊受到雷师皓翁乞求,亲自阐述了"至道""气数"等道教观念,并传授消灾解厄的法门。据称,遭遇灾厄的人通过默念经文,即可得到神明庇佑,解除困厄,心想事成。此前学界对《玉枢宝经》研究不多,主要侧重于版本考证、文本图像解读以及社会历史分析三个方面。

版本考证主要是对《玉枢宝经》版本源流的探究及考证。三浦国雄在《「玉樞經」の形成と傳播》一文中细致梳理了《玉枢宝经》的流传版本,并将其划分类型,<sup>1</sup>对后来学者有启发意义;但因成文年代较早,对后来发现的一些重要版本未有提及。关于文本图像的研究是对《玉枢宝经》所存经文、所配插图展开论述与分析,代表论文有尹翠琪《道教版画研究:大英图书馆藏〈玉枢宝经〉四注本之年代及插画考》、尹志华《조선시대「옥추보경」(玉樞寶經) 중의신장(神將)에 관한 연구》等。尹翠琪对大英图书馆藏《玉枢宝经》四注本及其插画进行了深入讨论,并从图像层面判断其成书年代。<sup>2</sup> 尹志华以中国国家图书馆藏《玉枢宝经》清刻本以及两册朝鲜刻本作为探究对象,

梳理了这些版本所记载的神将立像名讳及其谱系。<sup>3</sup> 关于 社会历史的研究聚焦于《玉枢宝经》对当时社会的作用影响与价值意义,朴钟春(박종천)《한국의 뇌신(雷神) 신앙과 술법의 역사적 양상과 민족종교적 의미》、<sup>4</sup> 李远 国《구천응원뇌성보화천존(九天应元雷声普化天尊) 신 앙 연구》两文颇具代表性,<sup>5</sup> 较为完善地论述了其时朝鲜 社会如何看待、理解并阐释《玉枢宝经》。

根据现存资料,已无从考证《玉枢宝经》作者身世,仅可判断其成书时间大致在北宋末或南宋初。初本仅有经文,14世纪逐渐出现集注本、插图本和忏悔文等多种版本。集注本在原本基础上增加有海琼真人白玉蟾的注释、祖天师张道陵的解义、五雷使者张天君的释文以及纯阳孚佑帝君吕洞宾的赞文,因此又被称作四注本。插图本,顾名思义,即绘制有图像的版本,经文内容或遵循原本,或遵循集注本。《正统道藏》录有《九天应元雷声普化天尊玉枢宝忏》与《雷霆玉枢宥罪法忏》两部文献,主要内容为乞求天尊宽恕,忏悔过失,故称作忏悔文。现存年代最早的插图本应为大英图书馆藏本,初被大英图书馆研究人员定为元至顺癸酉年(1333)刻本,后来尹翠琪通过梳理该本所载注解及其图像,认为大英

<sup>\*</sup> 本文是国家社科基金一般项目"中国道教铜镜整理与思想研究"(项目批准号:23BZJ033)阶段性成果。

<sup>\*\*</sup> 刘晋,西安美术学院美术史论系 2023 级硕士研究生,主要研究方向为道教美术、东亚美术。



图 1 经首扉画 (大英本,局部)

本并非至顺癸酉年初印本,而是后印本,当产生于明代永乐朝(1403  $\sim$  1424)或更晚。 $^2$ 

经笔者检索、查阅与梳理,目前能够确定存有十种《玉枢宝经》插图本,按刊刻地点可被分为"中国版本"和"朝鲜版本"两类。插图本所载图像一般有经首扉画、神将立像、护经神像和内文插画四种,多数版本载有二至三种图像类型。经首扉画通常描绘天尊说法场景,是对经文所述对象的点题。神将立像则是展现道教雷部神明形象的插图,应用于科仪场景。内文插画一般位于文本附近,是对文本的图像学补充,旨在以具象形式呈现文本所描绘的宗教世界。

## 一、中国版本《玉枢宝经》及其图像模式

下面按刊刻年代的先后顺序,将中国七种版本的基本 信息说明如下:<sup>6</sup>

Z1-《高上神雷玉枢雷霆宝经符篆》,明永乐朝或以后刊本(尹翠琪判定),本文所选为英国大英图书馆藏本(文内简称为大英本)。经折装。现将全书结构按排列顺序罗列如下:(1)天尊说法图;(2)神将立像,共四十五尊;(3)护经碑刻一尊;(4)诵

经警策;(5)焚香奏启;(6)经文内容及插画,共二十六幅;(7)圆满吉祥灵章;(8)符篆十五章;(9)北极玄天玉虚上相后序;(10)至顺癸酉上元日嗣天师太玄后序及篆印三款;(11)吴越司命三茅主者后序;(12)宝经音训;(13)栴檀神王座下一十五种恼害婴孩之鬼;(14)护经神像(应为赵元帅公明);(15)牌记。

Z2-《九天应元雷声普化天尊玉枢宝经》,明嘉靖六年(1527)写本,本文所选为日本天理大学附属图书馆藏本(文内简称为天理本)。经折装。现将全书结构按排列顺序罗列如下:(1)天尊说法图;(2)神将立像,共四十五尊;(3)护经碑刻一尊;(4)诵经警策;(5)焚香奏启;(6)经文内容及插画,共二十六幅;(7)圆满吉祥灵章;(8)符篆十五章;(9)北极玄天玉虚上相后序;(10)至顺癸酉上元日嗣天师太玄后序及篆印三款;(11)吴越司命三茅主者后序;(12)宝经音训;(13)栴檀神王座下一十五种恼害婴孩之鬼;(14)牌记;(15)护经神像(应为赵元帅公明)。

Z3/Z4-《九天应元雷声普化天尊玉枢宝经》,两册,明万历四十三年(1615)内府写本,本文所选为中国国家图书馆藏本(文内简称为中图万历四月本、中图万历八月本)。

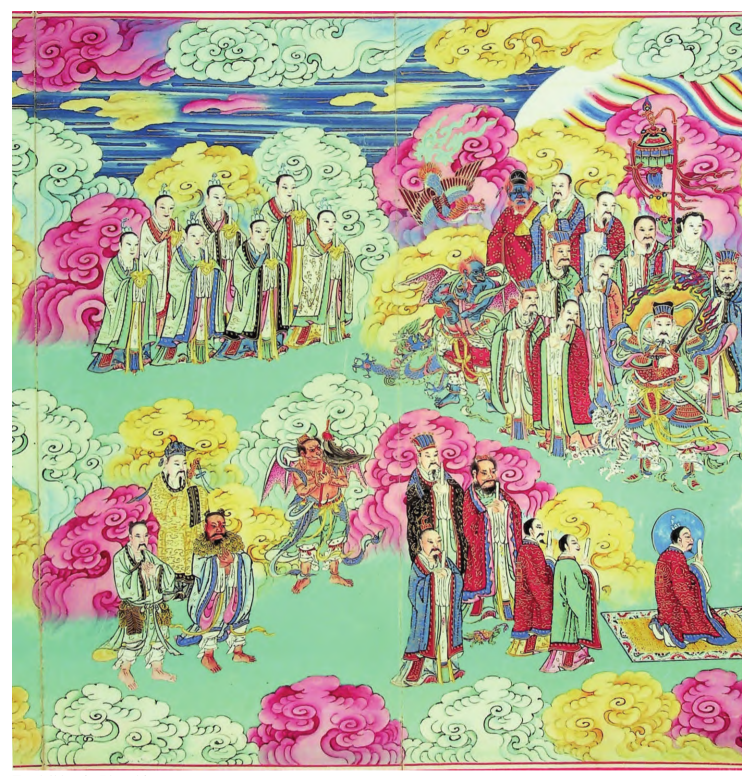


图 2 经首扉画 (天理本,局部)





图 3 经首扉画(中图万历四月本)

Z3- 第一册(四月):经折装。现将全书结构按排列顺序罗列如下:(1)天尊驱魔图;(2)护经碑刻一尊;(3)御制金书雷霆玉枢宝经序,大明万历四十三年四月作;(4)诵经警策;(5)开经偈;(6)经文内容;(7)护经碑刻一尊;(8)护经神像(应为马元帅)。

Z4-第二册(八月):经折装。现将全书结构按排列顺序罗列如下:(1)天尊驱魔图;(2)护经碑刻;(3)御制金书雷霆玉枢宝经序,大明万历四十三年八月作;(4)诵经警策;(5)开经偈;(6)经文内容;(7)护经碑刻一尊;(8)护经神像(应为赵元帅公明)。

Z5-《九天应元雷声普化天尊玉枢宝经》,明万历四十七年(1619)刊本,本文所选为日本京都大学人文科学研究所藏本(文内简称为京都万历本)。经折装。现将全书结构按排列顺序罗列如下:(1) 天尊说法图;(2) 护经碑刻一尊;(3) 诵经警策;(4) 开经偈;(5) 经文内容;(6) 九天雷尊宝号;(7) 莲座经文;(8) 护经碑刻一尊;(9) 护经神像(应为温元帅)。

Z6-《九天应元雷声普化天尊玉枢宝经》,清光绪四年(1878)刊本,本文所选为中国澳门吴庆云道院藏本(文内简称为澳门道院本)。经折装。首页记"信女张门欧阳氏率男张懋贵敬",底页记"光绪四年岁次戊寅孟夏吉旦 张门欧阳氏偕男懋贵敬刊"。现

将全书结构按排列顺序罗列如下:(1)天尊说法图; (2)诵经警策;(3)经文内容;(4)宝诰;(5)符 篆十五章。

Z7-《九天应元雷声普化天尊玉枢宝经》,清刻本,本文所选为中国国家图书馆藏本(文内简称为中图清刻本)。该本现藏于中国国家图书馆古籍阅览室,尹志华在《조선시대『옥추보경』(玉枢宝经)중의신장(神將)에 관한 연구》一文转引其图像资料,故定为插图本。因笔者未能得见全貌,年代亦难判定,仅存目。

根据尹翠琪研究,大英本应为后印本,刊印于明代永 乐朝或以后,即 15 世纪。大英本载有第三十九代天师张 嗣成于元至顺癸酉年(1333)所作后序,并有篆印三款, 为探究大英本以前刻本提供了重要信息。张嗣成后序称:

玄阳子(徐道龄——笔者注,后同)所遇《雷霆玉经》(集注本),本末如是如是(此处为道藏本原文,大英本作"本末如是"),其必有自来矣。不以自秘,方将梓而广之,其所以与人为善之志甚笃。予虽未识其为人,固已先识其为心,知其非寻常人也。虽然,至道无言,至言无迹,神而明之,存乎其人。子既有得于言语文字中矣,推致其功,乃复有得于言语文字外,无宁使人谓子为泥象执文者,是则予之至望也!子其勉之。至顺癸酉上元日嗣



图 4 经首扉画(中图万历八月本)

三十九代天师太玄子书(此处为道藏本原文,大英本作"至顺癸酉上元日嗣三十九代天师太玄书")。

按张嗣成言,徐道龄在"言语文字"中有所收获,故甘愿冒被指责"泥象执文"之风险刊刻《雷霆玉经》(玉枢宝经)。张嗣成时掌江南道教事,所知道经甚蕃,言语间却透漏出正一派并未藏有相关版本,这表明 1333 年以前应未有集注本流通于世,直至徐道龄刊刻才广为流传。通过张嗣成序后钤有"阳平治都功印"这一表明道教天师身份的印章,能够判断集注本已被张嗣成认可,并已纳入正一道科仪体系。明正统十二年(1447),《正统道藏》刊刻完成并颁布于天下道观,其中收有《玉枢宝经》原本与集注本,反映出官方已经全盘接纳集注本。

然而张嗣成的序文未能说明两个关键问题:其一,没有直接证据能够表明徐道龄所刊至顺刻本(集注本)为插图本,即使至顺刻本为插图本,仍难证实其配图是否与大英本一致;其二,当时是否存有其他插图本,如果存有,其他插图本与至顺刻本是否存有关联。对于这两处疑问,笔者希望另辟蹊径,先以14世纪至16世纪所流传的两种插图本作为探究对象,从而展开较为合理的推测。

14世纪至16世纪流传有大英本与天理本两种插图本,前者应为道教人士刊刻,后者为嘉靖帝御制,然而二者的经文结构、构图形式与整体布局等高度相似。以经首扉画"天尊说法图"为例(图1、图2),其为典型的对角线构图,普化天尊居于画面偏右侧,坐九凤丹霞之扆,手举金

光明如意。天尊面前有供桌样式家具,旁边有麒麟趴卧。 供桌面前有一手持笏板的跪状人物,饰有头光,应为雷师 皓翁。结合经文内容,扉画所绘事件为普化天尊与十方诸 天帝君相会交流,雷师皓翁从"仙众中越班而出",勃变 长跪,以乞求天尊讲述至道真理。考察普化天尊之姿态与 手持物,周围侍女所举旗帜及白虎、青龙两君,供桌以五 供形式并伴麒麟,道教神明的形体塑造等元素,两图绘制 逻辑如出一辙,仅在普化天尊背光处线条、局部神明位置 等细节存些许差异。至于神将立像、护经神像、内文插图 等类型图像,大英本与天理本均呈现极为相似的绘制风貌, 显然同出一源。

尹翠琪指出,用于道经制作的图像必须追求准确,不能出现扭曲和遗漏,完成之后的图像还需要受到道教专业人士的审查。这一观念根植于时人对道教经文神圣性的认识,时人认为道教经文为世界起源之前的"元始之气"所形成,首先以神秘图形展示给神仙,然后神仙将其转述予信众。因此道经图像亦具有神圣性,能够使信徒积累宗教功德,获得神明庇护。如若经文或图像中出现错误,这种效能会有所减损甚至消失,故抄写者往往会被责罚。7以此观之,大英本与天理本已然遵循一致的经文结构与绘画逻辑,这表明至少在16世纪中叶,《玉枢宝经》已经形成被官方认可并流行于宫廷与知识阶层的图像模式。因其经文结构遵循至顺刻本确立的模式,故这种图像风格体系被称作"至顺模式"。

明万历年间有三种御制《玉枢宝经》流行,绘画风格



图 5 经首扉画(京都万历本)

与至顺模式存有较大差异。明万历四十三年(1615)刊刻有两册内府写本。四月写本的碑刻强调摄伏妖魔,从而"保扶劫运,万载长春"。八月写本的碑刻主张通过"摄伏群魔",从而"国泰民安,辅世治平。万亿斯年,延益天龄"。万历四十三年两册写本有经首扉画(图 3、图 4)与护经神像两种图像类型,经首扉画所绘神将占有短小篇幅,仅有普化天尊以骑乘麒麟姿态呈有全身形象。之所以如此布置,是因为此时爆发"梃击案",万历帝希望借助普化天尊"弭息百邪"之大能平息梃击案所带来的风波。普化天尊作为驱魔主神,旗下神将权能及神力均为天尊所赐,故而被极力描绘,篇幅极大。其余神将主要跟随天尊驱魔,仅居于衬托位置而不得喧宾夺主。因此,万历四十三年写本不同于一般《玉枢宝经》注重符篆,而是删繁就简,聚焦摄魔效用。

明万历四十七年(1619)版本无序文,不过碑刻有 文曰:"耑祈宝笈,调泰阴阳,风雨顺时,民安物阜,肃 清内外,康泰眇躬,乂安丕祚者。"刊刻时间为仲春,即二月。结合其时形势,万历四十六年(1618)爆发清河堡之战,明朝决心速战而破后金,从原定万历四十七年三月二十一日提前至二月二十五日出师,与后金爆发萨尔浒之战。万历四十七年共制三百六十册《玉枢宝经》刻本以下发,应为祈祷战争胜利所用。该版本同四十三年写本一致,仅保留经首扉画(图 5)与护经神像,将普化天尊设置于画面中心主要位置并放大体型,其身下绘有麒麟坐骑。相较于普化天尊形象,其余神明则显得颇为娇小。

创作于17世纪的中图万历本与京都万历本并未遵循至顺模式的绘制逻辑,尤其是中图万历本以"天尊驱魔图"类型创作经首扉画,不复为"天尊说法图"。其原因在于中图万历本不是一般道士或信徒所用道经,而是倾注有最高统治者情感色彩的御制经典,其核心价值在于"驱魔辟邪",故经首扉画强调普化天尊威武霸气的驱魔姿态。京都万历本亦为御制,复为"天尊说法图",经首扉画篇



幅不大,仅留天尊与左右两名侍女。天尊面前有一名跪状人物,左右两侧共有十七名雷部神将。除侍女外,天尊、跪状人物与雷部神将均绘制有头光,不过以天尊头光为大。同时删去供桌,仅留麒麟。扉画之所以如此,是因为经书功用在于发放给宫廷道士以祈求战争胜利,故要求精简图像,提高印刷速度。因此,17世纪的中图万历本与京都万历本呈现出不同于至顺模式的绘画风格,可将其称作仪式专用风格体系。

清光绪四年(1878)有一册经折装本,载"信女张门欧阳氏率男张懋贵敬"等信息,应是民间信徒自行刻印并献于道院。其配图粗糙,仅刻极为简略的经首扉画(图6)。吴庆云道院为正一派散居道士吴致和在清末民初时期所开设,颇受当地民众欢迎。其时民间广泛流传道经典籍,由个人抄写、刊刻而赠送给他人或道院,澳门道院本或是如此。

中国国家图书馆藏有一册清代刻本,据尹志华所录神

将立像,应为插图本。以神将立像赵公明为例,能够发现 其具有明显的至顺模式痕迹。大英本所绘制赵公明像(图 7)背景覆盖有勾云纹饰,且右上角有一道烈焰纹饰,并 不惹眼。其右手所执铁鞭以较小弧度近似直立于胸前,似 处于战斗状态。其罩袍同以墨色涂,纹理精致细腻。伴宠 黑虎位于赵公明左侧,露出作昂头状的头颅,似仰天长啸, 并露出前躯左右两只脚掌。清刻本所绘赵公明(图 8)的 执物姿态、罩袍及袖口设计、手掌朝向、风带串联两只脚 掌而于左脚掌处呈飘逸形态等均与大英本一致。不过,二 者描绘的黑虎略有差异:大英本所绘黑虎头颅为自左向右 而仰头,其目光注视赵公明,存有转动姿态;中图清刻本 所绘黑虎则为仰头状,无转动姿态,与赵公明相背。清刻 本还将赵公明头部之上的祥云略去,仅单独画有一道烈焰 线条,不过脚部之下保留有几朵祥云。

综上所述,《玉枢宝经》中国插图本的主要图式为至 顺模式,并衍生出两种流变方式。其一为至顺模式体系, 包括大英本、天理本及中图清刻本等,其图像以至顺模式 为根本,仅在细节处有所差异,变化幅度较小。其二为仪 式专用风格体系,包括有万历年间的三种版本,它们因特 定背景所作, 重视道教主神, 删减无关内容, 图像颇为独 到,具有新意。例如中图万历八月本载护经神像赵公明, 其面庞更显老态, 手持铁鞭偏左角度而向上, 似倚靠在左 肩。躯干上部并无罩袍覆身,反而饰有耀眼之盔甲,十分 霸气。虽然基本元素与至顺模式一致,但构图形式与细节 描绘却自存新意。京都万历本在经首扉画方面对至顺模式 有所借鉴,然而在重新绘制时出现"错讹",例如大英本、 天理本《天尊说法图》所绘天尊手持物为玉如意,京都万 历本却将天尊手持物改为一笏板状长物,较难理清缘由。 澳门道院本向我们展示了民间对道经图像的态度不复宗教 人士般虔诚,限于成本及其审美观念,只简要绘制相关图 像,保留最为重要的经文内容。

## 二、朝鲜版本《玉枢宝经》对至顺模式的吸收 与改造

目前能够确定在朝鲜刊刻的插图本有明隆庆四年 (1570) 全罗道无等山安心寺版、清雍正十一年(1733) 宁边妙香山普贤寺版、清光绪十四年(1888) 鸡龙山版







图 7 神将立像,赵公明(大英本)



图 8 神将立像,赵公明(中图清刻本)

三种,每种版本多有不同印本传世。按此三种版本所载序跋,《玉枢宝经》在16世纪中期传入朝鲜。时有朝鲜官员出使明朝,得一部《玉枢宝经》,藏于家内而未流传。后解元吴讱闻之并刊刻于世,成安心寺本,缺变相及经文二张。雍正十一年普贤寺计划重刊安心寺本,至雍正十四年偶得所缺二张,成普贤寺本。光绪十四年,孙元澄、赵复振、金潝等以普贤寺本为底本,并结合其他版本内容,整理出鸡龙山本。除这三种流传较广的版本,朝鲜还有盘龙寺本、绫州本、佛法研究会藏韩文刻本等,不过这些刻本颇为稀见,留待以后再作撰述。

按刊刻年代先后顺序,现将三种朝鲜版本基本信息说明如下:<sup>8</sup>

C1-《九天应元雷声普化天尊玉枢宝经》,明隆庆四年(1570)刊印,朝鲜全罗道无等山安心寺版,本文所选为韩国大巡真理会藏本。线装。现将全书结构按排列顺序罗列如下:(1)护经碑刻一尊;(2)符篆十五章插图;(3)诵经警策;(4)焚香奏启;(5)经文内容及插图注释;(6)圆满吉祥灵章;(7)符篆十五章;(8)宝经音训;(9)栴檀神王座下一十五种恼害婴孩之鬼;(10)护经神像(应为赵

元帅公明);(11)跋文一篇。

C2-《九天应元雷声普化天尊玉枢宝经》,清雍正十一年(1733)刊印,朝鲜宁边妙香山普贤寺版,本文所选为日本早稻田大学图书馆藏本。线装。现将全书结构按排列顺序罗列如下:(1)神将立像共四十七尊;(2)护经碑刻一尊;(3)符篆十五章插图;(4)诵经警策;(5)焚香奏启;(6)经文内容及插图注释;(7)圆满吉祥灵章;(8)符篆十五章;(9)宝经音训;(10)栴檀神王座下一十五种恼害婴孩之鬼;(11)护经神像(应为赵元帅公明);(12)跋文两篇。

C3-《九天应元雷声普化天尊玉枢宝经》,清光绪十四年(1888)刊印,朝鲜鸡龙山版,本文所选为韩国大巡真理会藏本。线装。现将全书结构按排列顺序罗列如下:(1)扉页插图;(2)玉枢宝经序:序有两种,第一种为"大明世宗肃皇帝御制序",第二种为"玉枢宝经原序";(3)玉枢宝经目录;(4)证赞,瀛壶玄槽子撰;(5)神霄九炁真王真形图说;(6)神将立像及衍图赞,共四十八尊;(7)护经碑刻;(8)仪文;(9)开经赞;(10)八则至心归命礼;(10)焚香奏启及启请颂;(11)经





图 9 "沉疴痼疾咒诅冤愆"配图(大英本)

文内容;(12) 经文十九章及注解;(13) 善功圆满章、吉祥灵章、尊言赞、至心归命礼;(14) 符篆十五章;(15) 栴檀神王座下一十五种恼害婴孩之鬼;(16) 护经神像(其上有文"栴檀神王宝相",应为错讹,据图像特征及标识应为赵元帅公明);(17) 真忏悔文集,孙元澄纂述,赵复振编辑,金滃恭校;(18) 音训;(19) 要义;(20) 述旨;(21) 后叙三篇;(22) 跋文两篇。

通过对安心寺本与普贤寺本的对照梳理,二者的诵经警策、经文及注释等内容基本一致,全文结构均遵循至顺模式,不过在配图布局方面有较大改动。其一,中国版本特别注重经首扉画,而朝鲜版本却有意删略经首扉画,将神将立像放在经文开篇。第二,安心寺本保留有两种配图,第一



图 10 "沉疴痼疾咒诅冤愆"配图(安心寺本)

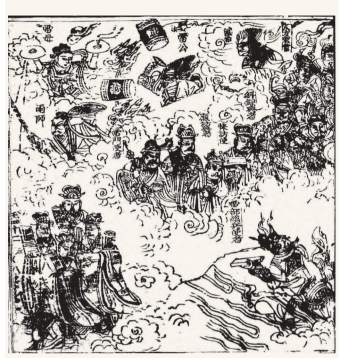




图 11 天尊驱魔图(安心寺本)



图 12 天尊驱魔图(大英本)





图 13 万法教主、东华教主(左大英本,右普贤寺本)

种是"符篆十五章插图",置于神将立像以后,正文以前。通过对图像的溯源和整理,笔者发现安心寺本的符篆十五章插图与至顺模式内文插图相似,可能存在渊源关系。下面试比较大英本"沉疴痼疾咒诅冤愆"一章所载配图(图 9)与安心寺本"沉疴痼疾咒诅冤愆章"所载配图(图 10)。图 9 主要描述了天尊(画面上部或中部)降下神力(光束)以解民间疾苦,图 10 则将图 9 所绘天尊及部分人物等颇为显著的艺术元素加以接受并改写。如图 9 左下角两位边走边交谈的民人、右下角"官府判案"的情形等,基本为图 10 所接纳,并加以一定程度的改写,其余插图莫不如是。第二种为内文插图,仅有一幅,呈现为天尊驱魔图(图 11),应系自至顺模式内文插图(图 12)承袭而来。

就目前资料看,朝鲜版本多数遵循至顺模式,能够确定中国至顺模式刻本是朝鲜版本的源泉。中国版本与朝鲜版本之间的差异,有两种原因可能导致:其一,传入朝鲜的至顺模式刻本已经产生变化,安心寺本遵循其变化而进行刊刻;其二,传入朝鲜的至顺模式刻本经朝鲜本地重新刊刻,从而产生一定变化。值得注意的是,这两种可能并非互斥,而是同步进行,从而造就朝鲜版本的独特形态。

首先,现存多种遵循至顺模式的刻本,这表明相关刻 本定然经过不断重刻,重刻则难以避免图像产生轻微变形。 然而据前文所述中图清刻本,我们能够发现图像的变形程 度极小,且主要集中于伴宠黑虎。对比安心寺本与大英本 所载护经神像,两者对赵公明的描绘整体相似,但在细节 处多存出入。大英本所绘赵公明头部之上有三道烈焰纹饰, 颇为亮眼。其右手所执铁鞭以斜上方角度穿过左臂,作护 卫状。其罩袍以墨色涂,颇为简练。伴宠黑虎位于赵公明 左侧,露出头颅与前脚掌。安心寺本在背景烈焰纹饰、护 卫姿态、墨色罩袍等元素上与大英本存有一致性,但是在 交脚襆头与鬓髯的具体绘制、手持铁索的方式(大英本掌 心朝下、安心寺本掌心朝上)、黑虎的绘制形态等地方与 大英本存有异处。尤其是安心寺本所绘左臂向内延展而似 "马步状",大英本所绘左臂则是自然向下。结合安心寺本 刊刻时间为 16 世纪, 而此时流行于中国的刻本为大英本 与天理本。即使传入朝鲜的至顺刻本配图存有不周之处, 但相差程度显然过大。

因此,传入朝鲜的至顺模式刻本可能是与大英本相近 的黑白刻本,然而朝鲜编者在重刻时受制于成本,刊刻相 对粗糙。以神将立像为例,其绘制原则是随着神明地位的







图 14 海琼白真人(左大英本,中普贤寺本,右鸡龙山本)

提高而更为精细,地位稍低的神明则采用更为粗犷的绘制方式。例如万法教主、东华教主(图 13)、大法天师、神功妙济许真君等重要神明的图像及背景几乎没有改动。真人、天君等形象的绘制与至顺模式有轻微变化,如海琼白真人(图 14),其面部朝向和服饰设计基本相同,而蒲扇和袖口的朝向有所不同。对元帅形象的改动较多,如灵官马元帅(图 15),普贤寺本在细节上有许多改动,且刻画相对粗糙。之所以如此,缘由或许在于普贤寺本主要是由民间、寺庙信徒共同集资刊刻,聘请画师并非专业人士,因此在绘制神将图像时注重地位高低,以简化绘制流程、降低绘制难度,从而降低成本。

其次,经首扉画在中国版本中具有重要地位,即使是 民间刊刻的澳门道院本,虽然配图粗糙,亦保留有"天尊 说法图"形态的经首扉画。因此,朝鲜编者应是不了解经 首扉画的重要意义,认为其较神将立像、内文插图等缺乏 实际效用,结合成本所限,故将其删略处理。以普贤寺本 所列神将立像为例,较大英本多列"弘济丘天师""旌阳 许真君"两尊神像及其名讳,这两尊神像画风与其余神像不同,应为后补。然而"神功妙济许真君"与普贤寺本新增的"旌阳许真君"均指道教净明派所尊奉祖师许逊,编者却将两者独立并设有不同手执,显然误以为二者并非一人。朝鲜文献《惺所覆瓿稿》记载有《张山人传》,"张山人"名汉雄,其父留有《玉枢经》,张山人读书万遍而能呼唤神鬼及治疗疾病。<sup>9</sup> 或许在朝鲜民众心中,经文内容较图像更为重要。

第三,安心寺本载有所谓"符篆十五章"插图,而此种配图似乎与至顺模式并不相符。经过反复思考,笔者以为安心寺本所载"符篆十五章"插图并非朝鲜编者改绘,反而更像传入朝鲜的至顺模式刻本"有意为之"。其一,传入朝鲜的至顺模式刻本为朝鲜官员出使明朝所得,考虑到这位官员自藏而未有流传,说明此册《玉枢宝经》并非朝廷官方赐书,更有可能为朝鲜官员自购或与明朝官员、使臣互赠所得。结合安心寺本现存结构,朝鲜官员所得应为在知识阶层内流传较广的至顺模式刻本。根据跋文,安

心寺本为民间、寺庙人士集资刊刻,资金本就匮乏,如若令画师重新绘制,一则花销更甚,二则需要熟悉道教知识的人士指点,否则反而存有风险。因此,朝鲜编者缺乏相关动机将内文插图重绘为"符篆十五章"插图。其二,在至顺模式体系,"符篆十五章"插图主要阐释普化天尊如何"解厄",能够辅助相关人士理解符篆效用,属于内文插图的重点图像。因此,笔者推测至顺模式刻本在不断流传、刊刻过程中,部分人士为节省印刷费用、推动经典流传,从而对原本篇幅较长的内文插图加以凝练处理,改绘为篇幅更短的"符篆十五章"配图,并列于正文以前,以显重视,朝鲜官员所得即为这种版本。

鸡龙山本较普贤寺本增加有证赞、图说、护经碑刻等十余项内容,均为普贤寺本所未存。结合附存的三篇后叙与两篇跋文,可知鸡龙山本虽以普贤寺本为基础,但博采众长,集其时各类刻本为补卷,内容丰富。就图像而论,此本仅存护经神像与神将立像,并无经首扉画与内文插图。通过参照对比,其护经神像与安心寺本、普贤寺本一脉相承,具有明显的承袭关系,几无改动。神将立像则删繁就简,删去花纹等装饰,更加简约爽朗。

综上所述, 朝鲜版本配图是中国 版本至顺模式体系在朝鲜的延续。从 绘画的整体逻辑来看,朝鲜版本始终 遵循至顺模式的基本元素描绘, 同时 发挥能动性, 在细节处进行变动, 并 延伸出两种改绘方式。其一为图像删 略,主要体现在将较缺乏实用性的经 首扉画进行删略,对较为重要的"符 篆十五章"配图、内文插图("天尊 驱魔图")与护经神像进行保留。其 二为图像改动,主要体现为神将立像 与护经神像在细节描绘上的差异,神 将立像的重绘原则根据神明地位而有 所不同。万法教主、东华教主、大法 天师、神功妙济许真君等重要神明几 无改动,真人、天君等形象存有轻度 改动, 元帅形象的改动较多。护经神 像则是延续至顺模式以赵公明为护经 神明的规则,在保留其基本元素的基 础上进行轻微创新。

## 三、结论

本文以插图本《玉枢宝经》为探究对象,将现存插图 本《玉枢宝经》分为中国版本与朝鲜版本,厘清了两种系统的版本及图像源流过程。通过文献分析与图像研读,最终认定徐道龄所刊刻至顺刻本为《玉枢宝经》正统,而这一被称作"至顺模式"的图像范本为后世承袭并适度创新,大英本、天理本、中图清刻本等均从其所出,从而构成至顺模式体系的主要脉络。万历年间有三种御制版本,因其特殊的社会背景及用途,画风并不完全遵循至顺模式,而是有所转变,颇为独特,故而可被称为仪式专用风格体系。以澳门道院本为代表的民间流传插图本因成本缘故,并不注重细节刻画,颇为粗糙,并未遵循较为规范的图像模式。

16世纪中晚期,遵循至顺本及其图像模式的《玉枢宝经》插图本传入朝鲜,渐有安心寺、普贤寺、鸡龙山三种重刻本。安心寺本主要依据传入本的结构及配图,不过编者在重刻时又采用图像删略与图像改动两种形式而重绘图像。图像删略主要指安心寺本将经首扉画删略,仅保留神将立像、内文插图、"符篆十五章"配图与护经神



图 15 灵官马元帅(左大英本,右普贤寺本)



像。图像改动是指编者在重刻神将立像时加以"分类"处理:地位较高的神明基本保留原貌,绘制精细;地位愈低的神明改动愈多,颇为粗糙。普贤寺本主要补安心寺本所缺变相及经文二张,全书内容及结构、配图与安心寺本几无区别。鸡龙山本以普贤寺本作为底本,同时参照其他版本,其文本内容增补甚蕃,不过在图像方面删繁就简,更加简约爽朗。

致谢:本文在研究、写作过程中,获西安美术学院范 淑英教授、陈磊副教授多次提点。同时得北京大学李凇 教授、中央民族大学尹志华教授、香港中文大学尹翠琪 教授、孝感市道教协会崔振声先生慷慨帮助,查核经籍、 图像材料,在此表示由衷感谢。本文曾于2023年浙江大 学"中华文明及中外文明的交流互鉴"全国研究生考古论 坛、2024年第一届厄巴纳-香槟大学亚洲研究研究生研 讨 会(The First Graduate Symposium on Asian Studies at Urbana- Champaign)等学术研讨会进行发表,会中承蒙 浙江大学金晓明教授、威斯康星大学密尔沃基分校客座助 理教授余欣(Xin Yu)等专家赐教指正,感谢万分。本文 在图像、格式等方面,受河北师范大学崔佳女士积极帮助, 特此致谢。

7

8

- (日) 三浦国雄:《「玉樞經」の形成と傳播》,《东方宗教》
  2005 年总第 105 期。
- 2 尹翠琪:《道教版画研究:大英图书馆藏〈玉枢宝经〉四 注本之年代及插画考》,《道教研究学报:宗教、历史与社 会》2010 年第 2 期。
- 3 尹志华:《조선시대「옥추보경」(玉樞寶經) 중의신장 (神將)에 관한 연구》,《대순사상논총》 2014 年总第 22 期。
- 4 〔韩〕 朴钟春 : 《한국의 뇌신 (雷神) 신앙과 술법의 역사 적 양상과 민족종교적 의미》, 《대순사상논총》 2018 年 总第 31 期。
- 5 李远国:《구천응원뇌성보화천존(九天應元雷聲普化天尊)신앙 연구》,《대순사상논총》 2013 年总第 21 期。
- 6 本文对道经所进行的结构分析以及大英本《玉枢宝经》的 部分文字借鉴于尹翠琪。参看尹翠琪:《道教版画研究: 大英图书馆藏〈玉枢宝经〉四注本之年代及插画考》,《道 教研究学报:宗教、历史与社会》2010 年第 2 期。中国

七种版本馆藏信息及配图来源如下: Z1-《高上神雷玉 枢雷霆宝经符篆》, 现藏于英国大英图书馆, 藏书编号 ORB.99/161。目前已出版, 收录于翁连溪、李洪波:《中 国道教版画全集》第三卷,中国书店出版社,2019年。 本文配图为北京大学李凇教授所赠。Z2-《九天应元雷声 普化天尊玉枢宝经》, 现藏于日本天理大学附属图书馆, 藏书编号 126- イ 3。目前未出版,本文配图为孝感市道 教协会崔振声先生所赠。Z3/Z4-《九天应元雷声普化天 尊玉枢宝经》, 现藏于中国国家图书馆, 藏书编号 02019。 目前未出版,本文配图取自中国国家图书馆。Z5-《九天 应元雷声普化天尊玉枢宝经》, 现藏于日本京都大学图 书馆,藏书编号930532。目前未出版,本文配图取自日 本京都大学图书馆。Z6-《九天应元雷声普化天尊玉枢宝 经》,现藏于澳门吴庆云道院,后被香港中文大学图书馆 扫描,藏书编号940182。目前未出版,本文配图取自香 港中文大学图书馆。Z7-《九天应元雷声普化天尊玉枢宝 经》, 现藏于中国国家图书馆, 藏书编号 140969。目前未 出版,本文配图为中央民族大学尹志华教授所赠。

尹翠琪:《Image and Efficacy: Frontispieces to the Wanli Emperor's Yushu jing》,《Artibus Asiae》2015年第1期。 朝鲜三种版本馆藏信息及配图来源如下:C1-《九天应 元雷声普化天尊玉枢宝经》,现藏于韩国大巡真理会,藏 书编号未知。目前未出版,本文配图为中央民族大学尹 志华教授所赠。C2-《九天应元雷声普化天尊玉枢宝经》, 现藏于日本早稻田大学图书馆,藏书编号八0602475。 目前未出版,本文配图取自日本早稻田大学图书馆。C3-《九天应元雷声普化天尊玉枢宝经》,现藏于韩国大巡真 理会, 藏书编号未知。目前未出版, 本文配图为中央民 族大学尹志华教授所赠。另大巡真理会藏本未载有神将 立像,不过韩国文化财厅刊有两册安心寺本《玉枢宝经》, 分别藏于首尔中浪区与原州古版画博物馆,这两册均载 神将立像。结合普贤寺本跋文认为安心寺本"缺变相及 经文二张",未言缺少神将立像。因此,笔者认为大巡真 理会藏本为缺少神将立像的残本,原刻本载有神将立像。 不过因能力所限, 笔者仅得见大巡真理会藏本, 故以此 版本为探究对象。

〔李氏朝鲜〕许筠:《惺所覆瓿稿》卷八,刻本,日本京都 大学附属图书馆 (藏号 199294)。

(责任编辑:李红娟)